
Built for the Kilt: 
Gendered constructions of what "real men" wear 

Caitlin Fry 

Keywords: Kilt, Scottish, masculinity 

Abstract 

The  Scottish  kilt  is  an  immediately  recognisable  garment  of  clothing 

representing  not  only  a  particular  national  icon,  but  a  highly masculine 

form,  seen  by  some  as  the  only  "male"  garment  left  unconquered  by 

women. In spite of being a non­bifurcated garment, it is rarely perceived 

as  a  "skirt"  or  part  of  transgressive  behaviour. 

The  kilt  has  moved  well  beyond  its  supposed  origins  as  a  Scottish 

national  costume,  across  the  cultural  diaspora  and  adapted  into  new 

forms, especially  in punk and Goth  fashion. Even  in  its more  traditional 

form,  the  kilt  invites  varied  reactions  and  expectations,  especially 

from  women. 

Drawing on her experience in Scottish pipe bands, where the uniform is 

a  combination  of  Scottish  and  military  clothing,  the  author  explores 

some of the constructs of masculinity surrounding the kilt and how these 

impact  a  female  who  is  often  confronted  with  public  expectations, 

perceptions and assumptions the kilt invites.



“Clothes are inevitable. They are nothing less than the furniture of the 

mind made visible” – James Laver, Style in Costume (Lurie, 1992: 3). 

Asking a complete stranger if they are wearing underwear is a bizarre and 

dangerous behaviour, breaking multiple social rules. Yet many believe this is 

acceptable practice if the other person is wearing a kilt; the skirt­like garment 

worn by men and strongly connected with the Scottish nation. The identity of 

Scotland is one of the most easily recognised in the world, with many icons 

making up its dramatic global image, such as the misty Highlands, the 

bagpipes and the kilt (Bicket, 1999: 3; Hermansson, 2003: 82; McCrone, 

2001: 127; Munroe, 2000: 1; Trevor­Roper, 1983: 15). Cultural products of 

Scotland are readily accessible for consumption (Hermansson, 2003: 197), 

either through tangible objects or through concepts portrayed through the 

media (Bicket, 1999: 4; Munroe, 2000). This means that much of the 

iconography of Scotland now exists independently of everyday Scotland 

(Bicket, 1999: 4; Hermansson, 2003: 202), with invention of “traditions” such 

as ‘Tartan Day’ and the ‘Kirking of the Tartan’ emerging from overseas. 

My own involvement with a Scottish pipe band proscribes that I join the ranks 

of kilt wearers, or the “Brotherhood of the Kilt”. I have had the opportunity to 

wear a kilt on a regular basis for nearly eight years. I use the word 

“opportunity” for many reasons. Firstly, in Australia one must search to 

acquire a kilt. I also have the opportunity to wear a kilt in spite of being at least 

three generations removed from Scotland itself. Probably the most important 

way in which I am “fortunate” to wear a kilt is that I am female. It truly is 

conceived of as a “brotherhood”, as wearing a kilt is a masculine practice. 

Although I find the kilt physically similar to wearing any other type of skirt, 

socially it draws a completely different and unique set of responses and 

behaviours from others. 

The kilt is rarely afforded deep consideration, especially here in Australia. It 

could be the British migrant heritage of many Australians means that 

Scottishness is simply not exotic enough to be regarded as “ethnic.” But the 

kilt is a fascinating garment of opposites and contradictions. It is common



enough a sight that people recognise what it is, and yet exotic to make a 

“statement” that trousers would not. It is the modern clothing made the 

traditional. It is the garb of peasants made the right of the gentry. It is the skirt­ 

like, non­bifurcated garment made the statement of masculinity. It is the 

uniform made the choice of the free men. It is the anatomical freedom that 

becomes a sentence to be the sexual property of any woman. It is the 

Scottish icon developed and paraded through the Hanoverian monarchy. In 

truth, these contradictions could also reflect Scotland itself: a modern and 

industrial country typified by the rural minority of the Highlands. 

It is important to explore and question these contradictions and the social 

practices surrounding the wearing and observing of a kilt. We must unpack 

our mental, social and cultural drawing­rooms to tease out this “furniture of the 

mind.” 

The history of the kilt as it is commonly known has come through a curious 

process of invention and reinvention, which deserves a more in­depth 

exploration than can be afforded here. Once a long piece of plaid wrapped 

around the body and torso before being secured with a belt (Chapman, 1995: 

8; Murray, 2001: 69; Trevor­Roper, 1983: 20), the kilt has never been “just” a 

piece of clothing. Following many years of political unrest between England 

and Northern Scotland, the British monarchy attempted to limit the martial 

threat posed by certain Scots, such as the Jacobites. One major means of 

cultural control was the 1747 Act of the Proscription of Highland Dress. This 

Act stipulated that no man or boy in Scotland may wear the Highland dress, 

and punishment included imprisonment or deportation (McCrone, 2001: 133; 

Trevor­Roper, 1983: 24). However, Scottish men could wear tartan as long as 

they were members of the British army’s Highland regiments, which had 

integrated tartan and kilts into a uniform Scottish men were willing to join to 

wear (McCrone, 2001: 133; Trevor­Roper, 1983: 25). While the ban on 

Scottish dress existed for a relatively short time (it was repealed in 1782), its 

impact as an example of cultural oppression by the British ruling class is still 

incited today through the celebration of ‘Tartan Day’ (curiously, invented and 

held entirely outside of Scotland.)



Once the immediate threat of the Scottish Highlanders as a martial force had 

passed, the culture of the Highlands was free to be claimed through a process 

of Romanticism. Scottish people and ways that were once deplored as 

examples of cultural inferiority were soon recreated into a more accessible, 

highly fashionable form (Chapman, 1995: 8; Trevor­Roper, 1983: 25). The 

material evidence of this transition can be found in the modern kilt, which 

simplified the bigger plaid to just its skirt element, with pre­sewn pleats and 

brightly coloured weaves (Murray, 2001: 72; Trevor­Roper, 1983: 22). This 

made the kilt easier to maintain, cheaper to mass­produce and allowed the 

Scottish regiments to achieve uniformity of look (Murray, 2001: 71; Trevor­ 

Roper, 1983: 25). 

In order to make the Scottish culture more fashionable for Victorian tastes, the 

savage became noble (Bicket, 1999: 7; Chapman, 1995: 20; McCrone, 2001: 

135; Trevor­Roper, 1983: 25), battles such as Culloden were recast as tragic 

defeats (Munroe, 2000: 7; Porter, 1998: 3), and the Scottish people portrayed 

as a dying culture, worthwhile of preservation (Chapman, 1995: 20; Trevor­ 

Roper, 1983: 25). However, the Romantic revival of the Scottish nation came 

at a cost. Firstly, the whole of Scotland, a highly diverse and industrial 

country, came to be typified by the Highlands, the rural minority of Scotland 

(Porter, 1998: 2; Trevor­Roper, 1983: 16). The Scottish reinvention occurred 

in conjunction with a revival and glorification of other “Celtic” cultures, such as 

the Irish and Welsh (Chapman, 1995: 16). To better establish these cultures 

as distinct and separate to England, a curious dichotomy began to form, 

where the English became the inferior party in multiple binary oppositions 

(Bicket, 1999: 8; Chapman, 1995: 16; McCrone, 2001: 135; Munroe, 2000: 

34).  The Celts were retrospectively described as a noble, mystical and 

sophisticated race, forced into sublimation by the brutish, cruel English 

(McCrone, 2001: 135). Great liberties were taken in the recreation of Celtic 

cultures such as the Scottish, but, “ready access to symbols of unEnglishness 

was far more important than any consideration of the genuine authenticity of 

such symbols” (Chapman, 1995: 24). One was therefore Scottish to the extent



one was not English (Bicket, 1999: 8), and, “no amount of cold fact could 

douse the flame of cultural passion” (McCrone, 2001: 128). 

The Scottish, Irish, Welsh and other “Celtic” groups are still seen as in 

communion against the English, as seen in the film “Braveheart” where the 

Scots and the Irish band together to defeat the English army (Munroe, 2000: 

17). The anti­English sentiment impassioned by the film resulted in the 

“Braveheart Syndrome”: acts of violence and exclusion against English 

people, or those seen to be English (Munroe, 2000: 15). I witnessed this last 

year after a Christmas pageant as a member of another pipe band prevented 

a group of Morris Dancers from entering the Irish pub where the pipe bands 

were gathered. 

The kilt, once the dress necessary for peasants to move about the landscape 

without a mount, became the special, ceremonial dress of the upper classes 

(Chapman, 1995: 8; Trevor­Roper, 1983: 24). An entire industry was created 

around the distribution of kilts and tartans, aided by tales of Highland clans 

using tartans to distinguish and identify themselves (McCrone, 2001: 132; 

Trevor­Roper, 1983: 23). Although the authenticity of this “tradition” is 

somewhat contested (McCrone, 2001: 132­135; Trevor­Roper, 1983), 

Scotland continues its love­hate relationship with being identified through 

‘tartanry’, which can be both the source of national embarrassment and a vital 

tourist industry (Bicket, 1999: 6­8; McCrone, 2001: 136; Porter, 1998: 2). 

Symbol of tradition 

While much of what is considered “traditional” about Scotland may indeed be 

an invented tradition (Trevor­Roper, 1983), they are still important concepts of 

national identity for the Scottish and those who wish to be so (Bicket, 1999: 

14; McCrone, 2001: 128). While the historical value and use of the kilt will 

continue to be contentious, its symbolic value is not to be underestimated. 

The kilt in itself is merely a piece of clothing, but has many socially 

constructed meanings for those who wear it, such as identification with 

Scotland, the need to stand out or belong, and as a powerful symbol of



masculinity. Many who find being Scottish or having a Scottish ancestor as 

important to their self­identity use the kilt to visually communicate this to 

others (see Crane, Hamilton & Wilson, 2004), especially those whose opinion 

we value (Cheng, 1998: 26). Since symbolic behaviour is only possible when 

the observer shares those meanings (Cunningham & Voso Lab, 1991: 6; 

Lurie, 1992: 34), those wanting to portray a Scottish identity are fortunate that 

the icons of Scotland are so broadly recognised and available (Crane, 

Hamilton & Wilson, 2004: 66; Hermansson, 2003: 201). 

It is curious, though, which people use the kilt to assert their national identity, 

especially those who may not be Scottish but align themselves to their 

Scottish ancestry (Crane, Hamilton & Wilson, 2004: 75) or some other form of 

affinity with the Scottish (Hermansson, 2003: 180). The kilt, the Scottish 

accent and other indicators of a relationship with Scotland are referred to as 

“identity markers” and these can be used in conjunction with one another to 

make one’s claim to being Scottish more credible (Kiely, Bechhofer, Stewart & 

McCrone, 2001: 35­37). Identity markers of a culture can either be readily 

accessible to the observer (such as an accent or dress) or hidden (such as 

birthplace) (Kiely et al, 2001: 37). 

In a study of Americans with Scottish ancestry, those with a more tenuous 

claim to the Scottish identity (being many generations removed, lack of 

accent, etc) tended to wear tartan and take part in Scottish activities more 

than those who did not need to rely so heavily on these markers of Scottish 

culture (Crane, Hamilton & Wilson, 2004). Likewise, in a study of people with 

a “hybrid” Scottish identity, those with a greater overt claim to Scottishness 

hardly ever relied on markers such as kilts to construct their national identity 

(Kiely et al, 2001). 

The people of Crane, Hamilton and Wilson’s study were able to feel that they 

could physically “anchor” themselves with their Scottish ancestors, to have a 

connection with the past through physical symbols and the observations of 

these symbols by others. They may feel the need to stand out from other 

“Americans” by making themselves more exotic, as white, Anglo­Saxon



Americans are similar to the British in being the bland identity against which 

“other” ethnic cultures are highlighted. 

However, these people may also be wearing the kilt in order to demonstrate 

belonging, rather than individuality, especially belonging to a certain clan 

through wearing a particular tartan. The practice of identifying people 

according to their tartan may have been a romantic oversimplification of the 

Highland clan­system of antiquity (Chapman, 1995: 11), fact followed fiction 

as tartans were created to identify regiments, groups and even used by 

colonial slave owners to dress their human “property” to better identify them in 

a crowd (Trevor­Roper, 1983: 30). However, this idea has been 

communicated globally and reinforced over time, so many people believe that 

a particular tartan can only be worn by members of the “clan.” It is a way to 

connect not only with one’s past, but to express feelings of kinship with 

others, who may otherwise be strangers (Crane, Hamilton & Wilson, 2004: 

68). The language of websites celebrating kilt­wearing certainly carry 

discourses of relationship, with “the Sporran Clan” and “the Brotherhood of 

the Kilt.” 

Tartan is also used by Scottish groups such as the Highland regiments and 

subsequently pipe bands internationally who dress their members in the same 

tartan. Within the pipe band, it is the reception of the kilt, not the instrument, 

which demonstrates acceptance as a member of the group. (There is likewise 

a less noble ritual of returning the kilt as a sign of leaving.) By wearing the kilt 

or a certain tartan, the individual is therefore willing to put on public, visual 

display their connection to the group and exercise its values (Crane, Hamilton 

& Wilson, 2004: 68; Cunningham & Voso Lab, 1991: 9). 

A uniform can contain multiple symbols of an organisation’s identity, 

particularly groups with a military influence. In his study of a quasi­military, 

voluntary organisation, Cheng (1998) discovered members placed great value 

in wearing military insignia. When faced with uniform changes that would 

remove some of these symbols, the members indicated they would rather 

leave the group than function without the recognition and respect they



believed the symbols provided. Cheng suggested that while members did not 

receive monetary gain from membership, they nonetheless received 

“payment” through being able to wear the symbols of a group with masculine 

military values, such as discipline, hierarchy and authority (Cheng, 1998: 24). 

Indeed, the promise of being given a kilt (and a legitimate reason to regularly 

wear the kilt) is a good recruitment tool for a pipe band. 

It takes a real man to wear a skirt 

The men of Cheng’s study not only felt their organisational identity at stake, 

but also their masculine identities, especially as they were so close to military 

culture, yet unable to serve (Cheng, 1998). The kilt is a powerful symbol of 

masculinity, connecting the wearer with constructions of the Scottish 

Highlander, who embodies aspects of masculinity: toughness, stoicism, 

courage and embracing a life outdoors (Munroe, 2000: 81). This is in addition 

to the mythology of the Highland threat to British law and order, reinforced by 

Romantic retellings. i 

Since the Victorian redevelopment of the Highlander, popular media have 

continued to display, negotiate and reconstruct the identity of the Scottish 

male (Munroe, 2000). One of the more recent discourses to emerge from 

Scotland has been that of ‘Clydesidism’, named after the industrial district 

sent into rapid decline throughout the past two decades (Bicket, 1999: 6; 

McCrone, 2001: 138­140; Munroe, 2000: 9). It is a construction of masculinity 

in crisis, through urban decay and unemployment, where the middle­classes 

are held as deplorable as the (still maligned) English (Bicket, 1999: 6; 

Munroe, 2000: 59). The masculinity of Clydesidism evolves from a life of self­ 

defeating cycles, embodied by the continued noble defeat of the national 

football team, alcoholism and violence (Munroe, 2000: 9) ii . This makes for a 

particularly tough image of the Scottish man, and this can be seen in men 

who combine wearing the kilt with boots, tattoos and the presence of alcohol. 

The activities undertaken by men while wearing kilts are congruent with 

masculinity. Men wear the kilt at the football, when out to attract a partner, 

when getting married, while playing the loud and powerful bagpipes, to



compete in the “strong men” competitions at Highland Gatherings, where they 

lift and throw heavy objects. The practicalities of wearing the kilt also 

emphasise the masculinity. The kilt must be strapped on, not buttoned, tied or 

zipped. The kilt gives a man a sensuous awareness of his own body, how he 

moves and how he sits. The kilt itself is designed for a male body, in particular 

the fit, young male body of the army (Thompson, 1989: 40). It emphasises an 

ideal masculine form, but does not hang so well on a body that transgresses 

this body type: women, older men and the overweight. 

The films “Braveheart” and “Rob Roy” continue to have a strong impact on the 

use of the kilt as a symbol of masculinity, more than a decade after their 

release. In her analysis of the two films, Munroe (2000) discovered a 

continuation the binary oppositions of England and Scotland begun in the 

eighteenth century, with the Scottish characters portrayed as honourable and 

noble, with the English as scheming and immoral. However, the two films 

created a new binary opposition, with the Scottish men constructed as 

embodying the heterosexual stereotypes of the rugged, outdoor man. The 

English, on the other hand, were sexually “other”; either effeminate or immoral 

in their sexual dalliances (Munroe, 2000: 34). Placed within the Hollywood 

need for a “good” guy and a “bad” guy, the good characters are easily 

identified through their kilts and the heterosexual behaviour that is supposed 

to go along with it (Munroe, 2000: 34). 

A garment of clothing is neither male nor female; it must have a gendered 

meaning placed upon it and reinforced over time (Kasunik, 2002: 32). 

Because the kilt has always been constructed and communicated as a male 

garment, a man can wear a kilt without its skirt­like nature placing doubt on 

his sexuality or suggesting transvestism. This can be because the kilt is so 

“unambiguously masculine” (Kiltmen, 2007), in addition to skirt­like garments 

being acceptable so long as they are part of ethnic dress and may even 

further symbolise a, “certain pioneering and aggressive spirit (Glynn, 1982: 

68). In the 1997 movie, “Ma vie en rose” (My life in pink) a little boy wishes to 

dress in girls’ clothing, much to the embarrassment of his parents. When the 

boy must attend a birthday party, he does so in a Scottish kilt. In this French



context, the kilt would have been exotic, but still more acceptable for the 

young boy to be seen in than the girls’ skirts he wished to wear. 

Surely the most fascinating and powerful element of wearing the kilt is not the 

garment, but rather what is underneath. Thompson (1989), Kiltmen (2007) 

and the like downplay the importance of underwear to attitudes towards kilts, 

but I feel this is very important. In my own experience, there are many men 

who wear the kilt without underwear, much to the curious surprise of those 

who find out. An entire culture of jokes about the lack of underwear has 

somehow left people doubting that the kilt is worn without underwear. It is 

easily forgotten that the modern kilt was developed at a time when neither 

men nor women wore underwear, with men wearing long shirts with tails that 

served the role modern underwear does now (Trevor­Roper, 1983: 19). 

Indeed the original kilt, the long plaid, when belted had a skirt that came to the 

mid­thigh, which made others wary of watching Scots wandering up hills and 

on windy days (Trevor­Roper, 1983: 20). 

Kasunik described three functions of clothing as being protection, modesty 

and adornment (2002). The curious nature of the kilt may be due to the 

wearer being safely wrapped in nearly three metres of tartan, covered to the 

knee, and yet so easily and quickly exposed. It is the, “double weapon of 

exposure and decoration” (Kasunik, 2002: 18) where, “parts concealed by all 

other nations are but loosely covered” (Trevor­Roper, 1983: 28). The kilt 

provides, “ready access to Highland masculine sexuality, and so to passion” 

(Chapman, 1995: 20); unbridled virility available at the flick of a hem. 

In Delta of Venus, a collection of the erotic stories by Anaïs Nin, a woman 

becomes fascinated by a passing Scottish regiment having heard they were 

not wearing underwear. “Heads high, strong naked legs and skirts ­ why, it 

made them as vulnerable as a woman. Big lusty men, tempting as a woman 

and naked underneath” (Nin, 1969: 153). She continues to describe watching 

the swinging of the sporrans, imagining the “hidden sporran” underneath (Nin, 

1969: 153). These wild imaginings and desires have so great an effect on the 

woman she literally swoons to the ground, hoping the Scottish soldiers would



simply walk over her. Some of the shock of this character’s behaviour stems 

from the men becoming the objects of desire and spectacle, no longer active 

subjects (Glynn, 1982: 83; Horrocks, 1995: 54). 

For the Kiltmen, the kilt does not just mean “freedom” in the sense of Scottish 

independence, but anatomical freedom iii . They even invoke the idea that the 

“restriction” of trousers would reduce a man’s reproductive abilities (Kiltmen, 

2007), reminiscent of the Victorian concerns for women wearing trousers and 

riding bicycles. While women have had significant revolutions freeing them 

from the bonds of restrictive clothing, the Kiltmen advocate a similar freedom 

from the restriction of trousers (Kiltmen, 2007). This is fascinating because the 

kilt is promoted as a garment for men of the future, whereas the kilt and other 

traditional skirt­like garments are usually considered ancient relics of the past 

(Glynn, 1982: 68­75). 

What freedom can mean 

Men are beginning to discover that freedom of dress may be a double­edged 

sword. While men become a sexually potent physical presence, it also means 

they are in the public space, and collective “property.” As women discovered 

they can wear clothing that is unintentionally sexually alluring (Lurie, 1992: 

230), men may wear the kilt to gain amorous attention, or gain amorous 

attention regardless. Put simply, “He’s wearing a kilt, he’s asking for it”, as 

said to me by a woman I caught trying to lift someone’s kilt. While literature 

about dress and gender places emphasis on the visual, many do not simply 

observe a kilt; they approach and interact with the kilt­wearer. 

This can be beneficial for those who are shy, as people readily greet them, 

ask about the tartan, or simply smile and nod (Thompson, 1989: 1). Both men 

and women can be very forward in their comments and actions toward 

somebody in a kilt. Often this is pleasant, but sometimes it can be quite rude. 

Although one does get used to this behaviour over time, it takes little 

abstraction to see these behaviours as unacceptable. In truth, I may be more 

sensitive to the questions, comments and hands not just because I am 

female, but my partner is also in my pipe band, and I encounter women who



think it is their right to lift his kilt. (If anything, I think people are ruder to a 

woman in a kilt than a man. I wear the kilt in conjunction with carrying a set of 

bagpipes, so I not only have comments about my kilt, but the allusions to 

“blowing” as well. iv ) For the pipe band member, wearing the kilt puts the group 

on display, which means that behaviour such as deliberately lifting the kilt is 

strongly frowned upon, and can result in expulsion from the group. The 

intention between exhibitionist and victim of the voyeur can be the difference 

between exclusion and protection from the group. 

The invention of mobile telephones with in­built cameras has certainly 

become the bane of kilt­wearing in public. Legislation has recently been 

passed in Victoria banning the practice of “up­skirting”; the photography of a 

person’s intimate parts and its further distribution through media such as 

email. Most conceive of women being the only victims of this practice, and 

some have raised the issue of men in kilts almost as trite comment. There is a 

double standard as emailing a picture of an unsuspecting woman’s body is a 

perverted practice, and yet pictures of men whose kilts have blown up are 

sent readily as jokes. In truth, some deliberately pose or ensure the kilt will be 

raised (such as recreating Marilyn Monroe’s famous subway­vent scene), but 

others have simply been victims of a strong wind and photographic 

opportunity. 

Wearing the kilt is a deliberate and purposeful action, and many who have 

worn the kilt for years are experienced and prepared for the attention their 

dress receives. But even if the double standard of those in kilts “asking” for 

confrontation were acceptable, this validates a questionable practice and 

leaves other kilt wearers vulnerable. Given my own group includes teenagers, 

women and the intellectually disabled, I am constantly guarding against 

wandering hands. 

What you looking at? 

Although I am unable to offer insight into how it feels to be a man in a kilt, I 

have certainly experienced being mistaken for a man in a kilt. The kilt is so 

masculine and hides my body so well that observers do not realise what they



are truly looking at, and I embarrass many women who make comments or 

attempt to lift my kilt. People are surprised to find a girl playing the bagpipes 

and wearing the kilt, despite a long tradition of female pipers throughout 

history. 

I only wear the kilt when I am performing with the band, choosing to wear a 

tartan skirt instead when performing solo at funerals and weddings. I therefore 

prove myself worthy to wear a kilt by being able to play the bagpipes. The fact 

I am willing to dedicate years to learning the pipes demonstrates a legitimate 

right to wear a kilt in spite of being female and Australian. As pipe bands 

continue to give their leaders military rank, I have the additional military 

insignia of sergeant stripes to add to a demonstration of toughness and 

dedication to the pipes. The strength and endurance needed to play the 

“manly” instrument of the bagpipes and the symbols of leadership show that I 

am strong enough and indeed “built” for the kilt. 

As a kilt­wearer, I truly am the marginal of the marginal. Even amongst the 

women who wear a kilt, I am in the minority because I am not a highland 

dancer. Highland dancing is an activity that began as a male, martial practice 

and gradually found itself appropriated by little girls. This dance form rewards 

lightness of movement, emulating the leaping of a stag. A virile male animal is 

therefore personified by girls as young as three. While there are male 

highland dancers, they are very much in the minority. Last year I had the 

chance to marshal a highland dancing competition and faced girls of nine 

chided for outgrowing their kilts. I suddenly felt sad that these girls were going 

to soon learn that their new woman’s body would not be accommodated by 

the male design of the kilt. 

Conclusion 

Wearing the kilt is certainly a “state of mind” (Kiltmen, 2007; Thompson, 1989: 

1), as choosing to publicly connect oneself with all the kilt symbolises is a very 

deliberate act. As the kilt continues its global journey independent of its 

mother nation, people attempt to modify it for daily use. Here in Australia, 

there has been a preference for lighter­weight tartan better suited to the



climate. Others are attempting to distinguish kilts worn by women by having 

the kilt wrap right over left (Thompson, 1989: 41), mimicking the difference in 

buttons between shirts and blouses. It is therefore difficult to join the chorus of 

people who reject the Gothic leather kilts and the American invention of the 

“utilikilt” (a camouflage “kilt” with pockets). The kilt may indeed become 

“frozen” (Chapman, 1995) and unable to evolve, as it is used for its symbolic 

rather than utilitarian value (Cunningham & Voso Lab, 1991: 6) and some feel 

the need to continue a “tradition”, regardless how tenuous that tradition may 

be (Glynn, 1982: 80). While a deeper understanding of the origins of the kilt 

would be beneficial to some, many more invest a great deal in continuing the 

currently held constructions of national identity and gender it can provide. 

There is something under the kilt: a person who chooses to wear it, to be what 

it means and to perform its part in a culturally diverse society. Unfortunately, 

this is all hidden by social expectation and understanding. It is only by “lifting” 

the kilt can we truly see and understand what lies beneath.



References 

Bicket, D. 1999. Fictional Scotland: A “realm of the imagination” in film drama 
and literature. Journal of Communication Inquiry 23 (1) pp3­19 

Brotherhood of the Kilt 2007. The Brotherhood of the Kilt, viewed 10 June 2007, 
www.kiltsrock.com 

Chapman, M. 1995. “Freezing the frame”: Dress and ethnicity in Brittany and 
Gaelic Scotland. In Eicher, J. B. ed. Dress and ethnicity: Change across time and 
space. Oxford/Washington DC: Berg 

Cheng, C. 1998. Uniform change: An ethnography on organizational 
symbolism. Leadership & Organization Development Journal, 19 (1): p22­31 

Crane, T. C., Hamilton, J. A. & Wilson, L. E. 2004. Scottish dress, ethnicity, 
and self­identity. Journal of Fashion Marketing and Management 8 (1): p66­83 

Cunningham: .A. & Voso Lab, S. 1991. Dress and popular culture. Ohio: Bowling Green 
State University Popular Press 

Kasunik, J. D. 2002. Cracking the dress code: The implications of cross­ 
dressing within cultural ideology, unpublished Masters thesis,  Pennsylvania State 
University 

Kiely, R., Bechhofer, F., Stewart, R. & McCrone, D. 2001. The markers and 
rules of Scottish national identity. The Editorial Board of the Sociological Review. 
Oxford/Malden: Blackwell Publishers 

Kiltmen, 2007. The Kiltmen: Home of the Bravehearts, viewed 10 June 2007, 
www.kiltmen.com 

Glynn, P. 1982. Skin to Skin: Eroticism in dress. London: Allen & Unwin 

Hermansson, M. 2003. From icon to identity: Scottish piping and drumming in Scandinavia, 
unpublished doctoral thesis, Göteborg University, Sweden 

Horrocks, R. 1995. Male myths and icons: Masculinity in popular culture. Hampshire: 
Macmillan 

Lurie, A. 1992. The language of clothes. London: Bloomsbury 

McCrone, D. 2001. Understanding Scotland: The sociology of a nation. 
London: Routledge 

Munroe, C. M. 2000. From highlander to hard man: Representations of 
Scottish masculinity in 1990’s cinema, unpublished Masters thesis, York University, 
Ontario 

Murray, D. 2001. Music of the Scottish regiments. Edinburgh: Mercat Press 

Nin, A. 1969. The Delta of Venus. New York : Harcourt Brace Jovanovich 

Porter, J. 1998. The folklore of Northern Scotland: Five discourses on cultural 
representation. Folklore, 109: p1­14 

Sporran Clan. 2007. The Sporran Clan, viewed 10 June 2007, www.sporranclan.org 

Thompson, J. C. 1989. So you’re going to wear the kilt. 3 rd ed. Arlington: Heraldic Art

http://www.kiltsrock.com/
http://www.kiltmen.com/
http://www.sporranclan.org/


Trevor­Roper, H. 1983. The invention of tradition: The highland tradition of Scotland. In 
Hobsbawm, E. ed. Invention of tradition, Cambridge, New York: Cambridge University 
Press: p15­41 

Films 

Braveheart (1995). Directed by Mel Gibson [Film]. United States of America: Paramount 
Pictures/20 th Century Fox 

Ma vie en rose (My life in pink) (1997). Directed by Alain Berliner [Film]. 
France/Belgium/United Kingdom: Haut et Court 

Rob Roy (1995). Directed by Michael Caton Jones [Film]. United States of America: United 
Artists 

i Maybe the fascinating history of tartan as a material so feared by “the establishment” as to 
be banned has led to its appropriation by punk and other anti­establishment cultures? 
Somewhat ironically, the tartan most used by punks is the “Royal Stewart.” 

ii This discourse is hardly monopolised by Scotland, with other cultures portraying the 
masculine disillusionment and powerlessness through film, such as the English in “the Full 
Monty” and Americans in “Fight Club”. 

iii Perhaps it is this freedom from restriction that draws so many young men to wear baggy, 
low­sitting trousers? 

iv “Blowing” used as a euphemism for fellatio.


